# 比較哲学の根本問題(その一)

### ― 真理と認識 ―

## 法華教学に至る資料とその考察

伊藤瑞

叡

#### 一、問題の所在

所寂滅)させるか、という二項対立の難問である。 と、思惟(△智慧)と存在(△法性)とを、如何にして一致(△能題は、主観と客観とを、認識(△六根・六識)と対象(△六境)と の重要問題にして仏教思想史上の根本問

の、最も厳密で客観的な基礎づけの方法としての現象学が模索された。自然科学主義も心理学主義も、歴史意識の反映にして文化状学は、自然科学主義も心理学主義も、歴史意識の反映にして文化状学は、自然科学主義も心理学主義も、歴史意識の反映にして文化状学は、自然科学主義も心理学主義も、歴史意識の反映にして文化状学は、自然科学主義も心理学主義も、歴史意識の反映にして文化状学は、自然科学主義も心理学主義も、歴史意識の反映にして文化状学は、自然科学主義も心理学主義も、歴史意識の反映にして文化状学は、自然科学主義も

なければならない、という。

現象学(Phänomenologie)とは、客観的な世界の像が人間の意識の中に如何にして現れ出(=構成され)て確立されるにいたるか、ま(Δカントの云う物自体か?)」は言いあてることはできないが、ま(Δカントの云う物自体か?)」は言いあてることはできないが、でることができる、という点にある。

対象)と認識の問題としてである。 とすれば、カントの認識論とフッセルの現象学とは、「世界のあとすれば、カントの認識論とフッセルの現象学とは、「世界のあとすれば、カントの認識論とフッセルの現象学とは、「世界のあ

cheński)教授が、その名著といわれる Wege zum philosophischenところで、真理と認識については、J・M・ボヘンスキー(Bo=

großen deutschen Philosophen Immanuel Kant. erkennen, ist zwar ein Erzeugnis unseres Denkens, ist in uns; wir Frage, wieso wir noch wahre Sätze und wirkliche Dinge von draußen, sondern in dem einen oder andern Sinne des Wortes in zwar Dinge und unbedingte Wahrheiten, aber alles das ist nicht die "erkenntnistheoretischer Idealismus" heißt. Nach ihr gibt es andere Darauf antworten aber die Idealisten, daß der Unterschied auch falschen Sätzen und reinen Einbildungen unterscheiden können. erzeugen Denker dazu veralaßt, eine philosophische Lehre anzuerkennen, Diese und ihrem Standpunkte aus vorhanden ist. Alles, was wir in unserem willkürlich. ähnliche Bedenken haben zahlreiche moderne unter Denken. Das diesen war ım Natürlich entsteht hier gleich die Gegenständen wesentlichen die Lehre des nach Gesetzen,

> う問いが生ずる。しかしこれに対して、観念論者たちは、その区別 らの対象のうちあるものは諸法則に従って、また他のものは任意的 かに我々の所産であり、我々のうちにある。けれども我々は、 は彼らの見地からも成り立つと答える。我々が認識する一切は、 直ぐにここで、それではどのようにして我々は、真なる命題や現実 ろな意味において我々の内に、 るけれども、それらはすべて、外にではなく、むしろ言葉のいろ 認させてきた。それによると、 erkenntnistheoretischer Idealismus とよばれる一つの哲学説を承 カントの学説である。 に生みだす。これは根本的には、 の事物を、偽なる命題や純粋想像から区別できるのであるか、とい こういった疑念が、現代の多数の思想家をして認識論的観念論 我々の思考のうちにある。 確かに事物および無制約の真理は ドイツの大哲学者インマヌェル・ もちろん これ 確 あ

Es gibt also zwei mögliche Deutungen der Wahrheit — die genannte idealistische und die andere, die man realistisch nennt. したがって、二つの可能なる真理解釈があることになる——ここに述べられた観念論的解釈と、もう一つの実在論的 realistisch とに述べられた観念論的解釈と、もう一つの実在論的 realistisch と

Nach dem Idealismus muß man sagen, daß die Erkenntnis schöpferisch ist: sie schafft iher Gegenstände. Nun ist es offenbar, daß unser persönlicher, individueller Gedanke nur sehr

wenig schaffen kann, höchstens Gedankendinge, Einbildungen, und auch diese bestehen meistens aus Elementen, die nicht neu geschaffen, sondern nur untereinander verbunden sind—

ら成り立っている…… しく作られたのではなくて、ただ相互に結合されただけの諸要素かとができないということは明らかだ。またこれらもたいていは、新思想が極めて僅かのもの、せいぜい思考物とか想像だけしか作ることができないということは明らかだ。またこれらもたいていは、新思想念論に従えば、認識は創造的である、つまり認識は自己の対象

Deshalb sind die Idealisten gezwungen, ein zweifaches Subjekt, einen zweifachen Gedanken, ein doppeltes Ich anzunehmen: einerseits das sozusagen kleine, persönliche Ich—dieses Ich nennen sie "empirisch" — und ein großes, überpersönliches, transzendentales Ich, oder das "Ich überhaupt". Es ist dieses zweite große, transzendentale Ich, welches die Gegenstände schaff; das kleine empirische Ich kann sie nur so nehmen, wie sie durch das große "Ich überhaupt" gegeben sine.

め、あわせて大なる超個人的な先験的自我 transzendentales Ich我――この自我を彼らは経験的 empirisch とよんでいる――を認認めなければならない。すなわち、一方でいわゆる小なる個人的自認れて観念論者は、二重の主体、二重の思想、二重の自我を

ただ大なる自我一般によって与えられているままに受け入れうるのの大なる先験的な自我である。小なる経験的な自我は、その対象をあるいは自我一般を認めざるをえない。対象を作るのは、この第二

みである。

daß wir einen Gegenstand erfassen, der schon in irgendeiner etwas schaffen untereinander kombinieren, verbinden, vielleicht hie und da auch betrachten, offenbar wird, daß wir Dazu kommt noch, daß, wenn wir unsere Erkenntnis näher welches sozusagen über mir schwebt? Ein Unding, sagen die transzendentale Ich sein, das eigentlich kein Ich mehr ist, problematisch und Weise da ist, besteht. und zwar außer der Erkenntnis Realisten. So etwas gibt es gar nicht und ist auch schwer faßbar. Das alles ist aber, sagen die Gegner, die Realisten, aber im großen und ganzen besteht sie darin. kaum glaubwürdig. II. Was ihr Verschiedenes soll dieses

我々の認識をもっとよく考察するならば、認識というものは、我々しない、と反対者である実在論者は言う。全くもはや自我ではなく、いわば自我の頭上に漂っているこの先験的な自我とは何であるというのか。それは非実在(Unding)であると実在論者たちは言う。そのようなものは全く存在せず、また理解し難い。その上さらに、いわば自我の頭上に漂っているこの先験的な自我とは何であるといいかし、これはすべて極めて疑わしく、またほとんど信ずるに値

象を我々が捕捉するということである。…… おるものを作ってもいる――がしかし一般的には、次のようでは、あるものを作ってもいる――がしかし一般的には、次のようでがその中でさまざまのものを相互に組合わせ、結合し、多分ときにがその中でさまざまのものを相互に組合わせ、結合し、多分ときに

Eine andere, etwas subtilere Schwierigkeit, die öfters seitens der Idealisten hervorgehoben wird, besteht darin, daß dasjenige, was erkannt ist, in der Erkenntnis sein muß; also nicht draußen; also können wir von einem Draußen gar nicht sprechen. Darauf antworten aber die Realisten, dies sei ein Mißverständnis und Aberglaube. Man faßt hier die Erkenntnis so, als ob sie eine Schachtel wäre: ein Ding kann nur innerhalb oder außerhalb der Schachtel. Man kann sie am besten, wie es Edmund Husserl getan hat, einer Lichtquelle vergleichen: fällt ein Lichtstrahl auf ein Ding in der Dunkelheit, so ist dieses Ding im Licht und doch ist es nicht innerhalb der Lichtquelle.

については全く云々することができない。しかし、これに対して実て外にはない、ということにある。したがって我々は、外なるもの難は、認識されたものが認識のうちにあらねばならない、したがっしばしば観念論者の側から挙げられるもう一つのやや一層妙な困

在論者は、これは誤解であり、迷信であると答える。ここで認識は、たたの(=認識という)箱の内部にあるか、さもなければ外部にあるかである。けれども認識は、最もよくは、エドムント・フッセルのように、一つの光波にたとえることができる。すなわち、一すじの光線が暗黒の中にある一つの事物に当たる場合、この事物は、光の中にある(=識 vijñāna のみ eva が色等 rūp'ādi として似現の中にあるする?)けれども、光波(=識 vijñāna ?)の内部にはないのである。

ける概念用語を対照)すると、第一図となる。心識論 citta-vijñāna-vāda ないし唯識説 vijñapti-mātra-vāda にお以上を要約し図式化(して仏教思想における通説一般論としての

多である。つまり認識は、対象を作ること(Schaffen)にあるか、それとも捕捉すること(Erfassen)にあるかである。(Der Streit zwischen dem Idealismus und dem Realismus ist nun ein Streit über die Auffassung der Erkenntnis: Besteht sie in einem Schaffen oder in einem Erfassen des Gegenstandes?)

すべて人間の認識を、対象を捕捉することとしてか、さもなけれ

erkennen, in irgendeiner Weise außer dem Geist vorhanden sein er der Kombination von Inhalten und daß alles, was wir sagen, daß es überhaupt keine Außenwelt gibt und daß unser und Lichtwellen, aber keine Farben hätten. Man muß entweder Kompromißlösung Erfassen oder als ein Schaffen des Gegenstandes verstehen. Jede かの仕方で精神の外になければならない、と言わなければならない。 通常の解決も偽である。だから一般に外界などありはせず、我々の 波をもっているけれども、色彩をもってはいないとするところの、 偽である。そこでまた何よりもまず、我々は外界に諸々の形態や光 ば作ることとして理解しなければならない。あらゆる折衷的解釈は muß.) Geist alles schafft, oder im Gegenteil, daß er nichts schafft auß landläufige, nach welcher wir in der Außenwelt wohl Gestalten 以外に何ものも作ることなく、我々が認識する一切のものは、 精神が一切を作ると言うが、さもなければ逆に、精神は内容の結合 (Man muß die ganze menschliche Erkenntnis entweder als ein ist falsch. So auch unter anderen jene 何ら

おける概念用語を対照)すると、第二図となる。以上を要約し図式化(し仏教思想における通説としての心識論に

Entscheidet man sich fur die idealistische Lösung, dann hat man mit wahrlich ungeheuren Schwierigkeiten zu kämpfen. Es ist viel besser — so sagen die Realisten —, sich an die erste Meinung zu halten, und dies um so mehr, als sie die Natur der Erkenntnis besser wiederzugeben scheint.

るだけに尚更そうである、と実在論者たちは言う。方がはるかによい、それが認識の本性を比較的よく再現すると見え闘わなければならない。自分たちのもともとの意見に留まっている観念論的解釈を正しいと決めるときには、まことに莫大な困難と

Freilich hat auch die realistische Auffassung ihre großen Schwierigkeiten. Eine habe ich schon genannt — es ist die Schwierigkeit, die aus der wissenschaftlich belegten Tatsache stammt, daß es in der Welt keine Farben zu geben scheint. Es sieht hier so aus, als ob wir, wenigstens in diesem Falle, durch unsere Erkenntnis etwas geschaffen hätten: die Farben. Wir mögen an Hand dieser Schwierigkeit sehen, was die Realisten zu antworten haben.

ここで我々は、少なくともこの場合に、我々の認識によって何かを、難であり、世界には色彩がないように思われるということである。すでに上に述べた――それは、科学的に証明された事実に基づく困もちろん実在論の見解にも、大きな困難がある。その一つを私は

に照らして、実在論者たちが何と答えるかを見たいと思う。すなわち色彩を作り出したかのように思われる。我々は、この困難

Sie sagen dazu ein zweifaches. Erstens, sagen sie, darf man die Grenze zwischen dem Erkennenden und der Außenwelt nicht an der menschlichen Haut anlegen. Sie liegt vielmehr dort, wo der Übergang zwischen den physischen und den psychischen Vorgängen zustande kommt. Was der Geist auffaßt, sind die Ereignisse, so wie sie sich im Organismus zeigen. Tragen wir rote Brillen, dann sehen wir die grünen Gegenstände schwarz—jedoch wird niemand behaupten, daß wir diese schwarze Farbe durch unsere Erkenntnis geschaffen haben — im Gegenteil, sie ist ja da als Ergebnis der Wirkung der Brillen. Ähnlich ist es mit den Augen.

の働きの結果としてある。同様のことが、目についてもいえる。をの境界を人間の皮膚に置いてはならない、と彼らは言う。むしろとの境界を人間の皮膚に置いてはならない、と彼らは言う。むしろある。赤色の眼鏡をかける場合には、我々は緑色の対象を黒色とある。赤色の眼鏡をかける場合には、我々は緑色の対象を黒色と見る――けれども誰も、我々がこの黒い色彩を我々の認識によってある。赤色のは主張しない――反対にそれは、実際そこに眼鏡作ったのであるとは主張しない――反対にそれは、実際そこに眼鏡作ったのであるとは主張しない――反対にそれは、実際そこに眼鏡作ったのであるとは主張しない――反対にそれは、実際そこに眼鏡作ったのであるとは主張しない、目についてもいえる。

Die Realisten sagen zweitens, daß wir in sehr vielen Fällen nicht die Dinge in sich selbst, sondern auf uns wirkend erfassen, also erfassen wir dann das Verhältnis zwischen den Dingen und unserem Körper. So zum Beispiel, wenn wir die rechte Hand in heißes, die linke in kaltes Wasser tauchen, dann aber beide in lauwarmes. Wir fühlen dann Kälte in der rechten, Wärme in der linken Hand. Das ist klar — sagen die Realisten. Denn unser Temperatursinn erfaßt den Unterschied zwischen der Temperatur der Haut in einem gegebenen Glied des Körpers und der Außenwelt. Dieser Sinn erfaßt aber und schafft gar nicht die Temperatur. Sie ist gegeben.

自体においてではなく、我々に作用しているものとして捕捉する、 自体においてではなく、我々に作用しているものとして捕捉する、 るのである、と言う。そこでたとえば、右手を熱い湯に、左手を冷 るのである、と言う。そこでたとえば、右手を熱い湯に、左手を冷 の場合我々は、右手には冷たさ、左手には温かさを感じる。これは 明らかである、と実在論者たちは言う。なぜなら我々の温度感覚は、 身体の所定の肢体の皮膚と外界との温度の差異を捕捉するから。し かしこの感覚は、温度を捕捉するのであって、決して作るのではな かしこの感覚は、与えられているのである。

Ich habe mich selbst vor Jahren nach schwerem Ringen für den Realismus entschieden, und je mehr ich darüber nachdenke, desto mehr bin ich überzeugt, diese Auffassung der Wahrheit sei die richtige.

しいものであるという確信を深めている。めたのだが、熟考すればするほど真理についてのこの見解こそが正私自身は、数年前にきびしい努力の後に、実在論を選ぶことに決

照)すると、第三図となる。以上を要約し図式化(し仏教思想の心識論における概念用語を対

#### 第一図

真理の解釈 Deutung der Wahrheit(=事物および真理は内・外のいずれにあるか)|

| tti-vijñāna ?)を認め、| 一方で、小なる個人的で経験的な自我(=七転識 sapta-pravṛ=

一般=阿頼耶識 ālaya-vijñāna ?)を認めざるを得ない. あわせて(対象を作る)大なる超個人的で先験的な自我(=自我

られるままに受け入れるのみ.(カント)・すなわち経験的な自我はその対象を先験的な自我によって与え

比較哲学の根本問題(その一)(伊藤)

|実在論的 (=経験論的実在論による) 解釈 | → 事物は外にある=認識

すなわち先験的自我は非実在である

(フッセル) (フッセル) (フッセル)

#### 第二図

| 観念論(Idealismus)| ― 認識(Erkenntnis)とは対象を作ること (Schaffen des Gegenstandes)にある――|

■外界などはありはせず我々の精神が一切を作る(=三界虚妄但是 のでは?)・ では?)・ では?)・ では?)・ では?)・ では?)・ にごの方なるものでは?)・ では?)・ では?)・

|実在論(Realismus)| ― 認識とは対象を捕捉すること(Erfassen

des Gegenstandes) にある-

=精神(Geist)は内容の結合以外に何ものも作ることなく(=認識・思考は新しく作られたものではなく相互に結合されただけの諸要素から成り立っている=十二因縁分皆依一心 yānimāni dvādaśa bhavâṅgāni ... tāny api sarvāṇy eva eka-citta-samāś=ritāni=世俗諦 saṃvṛti-satya ?)我々が認識する一切のものは精神の外になければならない.

#### 第三図

#### 観念論

| → 証明するために莫大な困難を要する.

○ (科学的に証明された事実として)世界には色彩(・温度感覚)を作り出す(=似現 pratibhāsaか色彩(・温度感覚)を作り出す(=似現 pratibhāsa

実在論 → 認識の本性を比較的よく再現する.

- ○認識者と外界との境界は物理的過程(=有機体=色境 rūpa-viṣaya →眼根 cakṣur-indriya ?の中で現れる出来事)と心理的過程(=精神が把握するもの=眼識 cakṣur-vijñāna ?)との間の移行が成り立つところ(= cakṣur-vijñāna ?)との間の移行が成り立つところ(=
- 意識 mano-vijñāna ?) としてである.意識 mano-vijñāna ?) としてである.
- の関係・温度の差異たる感覚=身識?)として捕捉(=事物・外界=触境?と我々の身体・皮膚=身根?と事物をそれ自体としてではなく我々に作用しているもの

意識?)する.

論と反省的実在論と科学的実在論との別もあり。 jective)=批判的(kritischer)との別あり、実在論には素朴実在なお別言するに、観念論には主観的(subjective)と客観的(ob-

更に哲学は存在論(Ontologie)と認識論(Erkenntnislehre)

とに大別する対応軌軸を要すると思う。

研究することによって、以下に追究し明証したいと思う。 を論とのいずれに相当するものなのであろうか。あるいは別の何も をのかなのであろうか。このことについて、西洋哲学の諸体系と比較 を決して、 のかなのであろうか。あるいは別の何も は、果して観念論と実 における真理と認識の

#### 注

- (1) Wege zum philosophischen Denken, p.46—p.57, 日本語訳六二一七九頁。
- 楽寺書店)七二五―七八五頁。(2)・(3)拙著『華厳菩薩道の基礎的研究』(昭和六十三年、平

# 一、大陸合理論と仏教諸思想(ことに五蘊説)との対比

用的であるべしとするベーコンと数学に学んで合理を求めたデカル思想が相互に影響しあって展開したからである。すなわち学問は実世界観が神中心より人間中心に転向し、英国側と大陸側とで独自の西洋における近代哲学の時代は哲学が最も充実した時節である。

認識論的観念論を樹立するからである。

はスピノザやライプニッツがこれを継受し修正してゆく。ロックはホッブス独自の社会契約説を受けて更に白紙として生れる経験論を主張する。この発想をバークリーやヒュームが継受して進底化を計る。それはまたフランスのルソーによって啓蒙思想として展開を計る。それはまたフランスのルソーによって啓蒙思想として生れる経験構図はスピノザやライプニッツがこれを継受し修正してゆく。ロットから出発する。デカルトの設定したコギトと客観世界の二元論の

よって、先ず概要をスケッチしておこう。

ことを主張する。

限と無との深淵の間を漂う不安定な中間者としてのみ存在する、 礎として、神の存在は法則に従って相互関連する自然の中に如何に うるとする。数学の解析法を一般化して、形而上学を根とし、 なければならぬとして、コギト・エルゴ・スムという命題を得る。 すなわち神が欺く存在だとしても、その対象である私は存在してい 数学的観念をも否定する。 排除する。更に欺く神が存在するとの仮定にもとづいて生得的なる すなわち人間を欺くものとして先ず外部的感覚を次に内部的感覚を 位置するのかを解決するために、方法的懐疑という方法を採用する。 学を幹とし、医学・道徳・機械(工学)を枝として、諸学を統一し て一体系にまとめあげようともする。根となる形而上学の更なる基 これに対して、パスカルは人間を宇宙と神との間に位置づけ、 デカルトは自分のうちなる理性こそが学問の絶対的な基礎となり 最後に一切を懐疑している自分は残る。 自然 7 無

ざるを得ない。これは理性の解明するところではない。信仰によるする。人間が知りうるのは無から無限者としての神を想定せずであるからこそ、有限の範囲の彼岸に無限者として包むし、自分が悲惨であることを知っている点で偉大である。よって人間は中間の姿だけであるのに、デカルトはその限界を踏み越えようとしずる。人間が知りうるのは無から無限までの事象系列の中で、そのする。人間が知りうるのは無から無限までの事象系列の中で、そのする。人間が知りうるのは無から無限までの事象系列の中で、そのするところではない。信仰による

された自然 出する自然 序の二側面である (=物心平行論) という。 二つの属性として神という実体の本質を表現する。二つは同一の るものでもある。相互に独立する思惟 と見なければならない。すなわち神は思惟するものでもあり延長す に神は自然界の外部にある原因ではなく、神=自然(=精神・物体) 造主の神との二重の実体が存在することになって矛盾をきたす。 定義に矛盾する。神を万物の創造主とすると、被造物の自然界と創 が複数あると見るのは、自分以外のものに依存しないという実体の えうるもの(=他のものに依存しない自己原因)であるから、実体 在とするパスカルの所見に反対する。実体とはそれ自身で存在し考 スピノザは人間を物体と精神との二つの異なる実体にまたがる存 (=多様性・有限性において見られた神) (=統一性・無限性において見られた神) でもあり産出 (精神)と延長 自己原因である神は産 でもある。 (物体) とは 故

る。 外の他のモナドの影響を受けることのない、無数のモナドの全体と 悲しみを生む対象である悪に憎を抱く。 には、 多元論が提示されたのである。 な存在なので罪を犯すが、 ない系列をなしており、モナドのモナドとして、その頂点が神であ いとして、「それ自身で行為する能動的存在」と捉えて、「真の一な 定義に最もふさわしいもの、それは、もはや物体的には考えられな 在するのに自分以外を必要としない」、スピノザの云う「他のもの ると悪を生むから理性を正しくはたらかせることを要する、という。 逆である悲しみの三つがある。喜びを生む対象である善に愛を感じ の実現として最善の世界である。 して存在する。すなわち無数のモナドは全体として途切れることの つことなく、結合・分離によって生成・消滅することもなく、神以 るもの」、モナドと呼称する。この自然界は単純な実体で部分をも に依存しない自己原因」という「それ自身で存在するもの」とする とはこの自然界の姿である。では人間とは何か。 これに対してライプニッツは、実体についてデカルトの云う「存 デカルトの二元論、 モナド相互間の諸関係は神の予定調和のうちにあって神の意志 自在力の表われである欲望、 スピノザの一元論に続いて、ライプニッツの 悔い改めれば神から許される、とする。 人間は被創造物で欠如ある不完全 その力の増大である喜び、その 欲望が感情に左右されすぎ 人間を動かす感情

ロックはデカルトが生得観念の存在として神の観念を容認したこ

返しによって高度な複合観念や様々の知識を、それぞれ形成する、念を、内省によって複合的に組み合わせて反省的概念を、その繰りる経験論を創始する。経験は外界の観察と心の内省となる。経験の過程で意識が捉える対象が観念である。人は観察によって単純な観とに疑問を抱き暗に神の存在を否定する。知性は生まれたてにはとに疑問を抱き暗に神の存在を否定する。知性は生まれたてには

た諸観念とは無関係である、と主張する。大きさや数、形や空間的位置など)と人に知覚されるものと、人が働きかけるときに物が発揮する力とに区分される)とに区別し、物にきかけるときに物が発揮する力とに区分される)とに区別し、物にまれているこれらの性質と、これらをもとに意識の中に形成された諸観念とは無関係である、と主張する。

とする。

論を支持する。 精神の存在こそが根源的な実在であるとして、デカルトの生得観念とであるとして、ロックのいう二性質を否定して、知覚作用を営むこれに対して、バークリーは物があるとは経験的に知覚されるこ

合して知識となる自我とは瞬間的な知覚の束にすぎない。よって、対応する印象をもつが、印象どうしには因果関係はない。観念が連れるのは印象であり、それが繰り返されて観念が生まれる。観念はヒュームはロックの思想を継承して、経験において先ず心に現わ

比較哲学の根本問題(その一)(伊藤

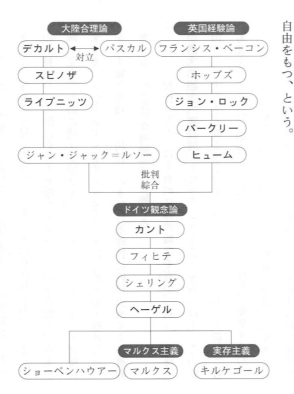
件と法則のもとでは、 域を出ない。 かなる日常的 知識の原因は想像力に求められる。 な知識も確実性をもたない。そうであろうとの推 およそのところたしかと思われる観念を生む、 想像は一定の条 測

1)

体のメカニズムとは同視されうるのであろうか。 可能性が啓かれた。しかし果して自然現象を説明する法則と自然自 デカルトによる学の数学化を受けて自然自体を科学的に理解する

象にではなく対象が認識に準拠する。すなわち人間には認識能力と して、 いる。 界は人間と無関係にあるのではない。 律も主観的信念であるから客観的妥当性をもたない、と断定する。 るという意味ではない。 体)と区別されて現象と呼ぶ。それは人間が無から何かを作り上げ の実体的存在を否定する。 て対象を認識し世界を構成する。 して固有の先天的な直観の形式と判断の形式とがあり、 ここにあってカントは自然科学的認識の可能性を保証しようとす 経験主義は、 1・理性で整理し秩序だてることで初めて対象として姿を現わ 理性による自然認識を確実な事実と看做すことから始める。 人間が認識して初めて対象は対象として出現する。 人間から独立して存在する対象を理性が認識するのではなく 認識は経験から始まるとして、経験を超える神や魂 知覚を通して入って来る雑多な情報を感性 如何なる作用にも原因があるという因果 その世界は世界そのもの 人間の理性によって成立して それに従 認識が対 (=物自 世

> の形式として道徳律を意識する自然の因果律に拘束されない意志の に左右され自己愛にもとづく幸福の原理に従って自然科学的な法則 のは認識を超えた物自体であって知りえない。 認識するということである。 に則って行為する生物である。 しかし情報のもとになった対象そのも しかし人間はかくすべしとする当為 人間は快不快の感情



批判的観念論 論とを総合する。 カントの認識論的観念論・客観的観念論 (kritischer Idealismus) よって、カント哲学を見るに先行して、 は、 大陸合理論と英国経 (objective idealism) 英国経験

に付す。 に対す。 に要論を見出しえないので、桂壽一博士の『哲いて、ボヘンスキーに要論を見出しえないので、桂壽一博士の『哲いて、ボヘンスキーに要論を見出しえないので、桂壽一博士の『哲論(empiricism)の展開を参考にしなければならない。これにつ

等の大陸合理論(rationalism)に対する。 英国経験論(empilicism)はデカルト・スピノザ・ライプニッツ

る理性論(rationalism)である。よって、先ず大陸合理論を見る。合理論は感覚的な知識に頼らず専ら理性的認識に訴える。いわゆ

Prima Philosophia, 1641) によると、左の如くなる。その合理論は『第一哲学省察』(Meditationes deの代表者はルネ・デカルト(Réne Descartes 一五九六―一六

- るべきである。
  切を疑うことができる。確実な認識は感覚にではなく理性に求め
  ① (第一省察)感性的知覚および感覚的事物も、数学的真理も一
- たものが真である。「我は(心的諸作用をなす)思惟者である明晰かつ(概念の諸性質が)判明(clara et distncta)に知られそ、確実な基礎である。これを範型として(他概念との区別が)という命題こく 第二省察)しかし思惟し疑う我の存在は確実にして疑いえな

- 知性または理性)によって知られる。 pus)も感性によってではなく思惟者としての我の精神(mens=pus)も感性によってではなく思惟者としての我の精神(mens=
- ③ (第三省察)思惟(cogitaio)は像を表す。それを観念(idea)と呼ぶ。起源より見て本有的・外来的・自ら作れるもの(架空的)限で完全なものに関する観念を本より有っている。よって直接由限で完全なものに関する観念を本より有っている。よって直接由来する。かかる真実・不変・永遠なる本質(神・心・物体など)を表す観念を我(=精神)の本性たる理性に直接由来する本有観念(idea innata 生得観念)と称する。
- (4) 我(=理性 ratio)は本有的に神の観念を有つ。我(=理性)を完全なものは(観念=)自己の中にその存在の根拠を含む、(小前提)神は最も完全なものである、(結論)神は自己原因として存在する。神の観念には、その原因として実在する神の観念には、その原因として存在する。
- 二元論)。思惟の(とる偶然的な性質である)様態は表象・意志・(substantia)として相互に独立して存在する(=dualism 物心延長を本質的属性とする物体(corpus)とが二つの実体が一つの無限に対して、思惟を本質的属性とする精神(mens)と

判断などであり、 延長の様態は位置・形状・運動などである。

mano nāma vijnāna 染汚意と名ける識)も、それに相当する。 an) なり我所 (ātmīya) なりと執着 (grāha) し思量する (√ man) 意(manas)であり、自我意識である第七識の末那識(kliṣṭavijñāna)=分別事識(vastu-prativikalpa-vijñāna)と、我(ātm= mātra-vāda) でiら、 (dharma-viṣaya)を認識・推理・追想する第六識の意識(mano-左記の②の中、我=思惟者=精神とは、仏教の唯識説 意根 (manêndriya) を所依として法境 (vijñapti-

起すものである、と知られる。 として起り、かつそれを所縁として恒に我執(ātmâbhiniveśa)を vartate tad-ālambanam mano nāma vijñānam manan ātmakam て、思量を自性(△ 自体)とするものである(tad-āśritya pra= 依存して起り、それを所縁とするものが、意と名けられる識であっ //5//)」とあり、末那識は第八識を習気の所依(vāsanâśraya) 『唯識三十 (記識)頌』五偈には「~(=阿頼耶識 ālaya-v.)に

耶識(ālaya-vijñāna)に相当するであろう。 dharmôtpādana-śakty-anugamāt sarva-vījaṃ)」といわれる阿頼 生起せしめる可能力を有するから一切のものの種子である(sarva-③の中、本有観念とは、 唯識説の『唯識三十頌釈』に「一切法を

\*西洋哲学史では、 本有観念の如きものがもとになって他の観念

> にも相当するであろう。 第一義諦・仏性(buddha-dhātu)・自体空・出纏如来蔵なる一心 ratā-darśana-citta)、華厳教学で云う第一義 bha) 自性清浄心 (prakṛti-pariśuddha-citta, prakṛti-prabhāsva= に相当するであろう。如来蔵思想で云う如来蔵(tathāgata-gar= (4)の中、 (その原因として実在する神)とは、 や知識ができるという考え方を理性論(rationalism)という。 理性(ratio)の有つ本有観念のうち最大の観念内実在 阿摩羅識(amala-vijñāna) (諦自性)

性

う。 悩地法・大不善地法・小煩悩地法・不定地法)とに相当するであろ 無表色)と心法(=心王)・心所有法(=大地法・大善地法・大煩 『阿毘達磨倶舍論』に見る五位七十五法の中、色法 (citta-dharma=受・想・行・識)の色心二法に相当する。 想(saṃjñā)・行(saṃskāra)・識(vijñāna)の中、色法・心法 仏教で云う五蘊(pañca-skandha)の色(rūpa)・受(vedanā)・ (5)の精神と物体との二つの実体(いわゆる二元論 dualism)は、 (=五根。五境。

の身体と精神の心とが相互交渉するのを如何に説明するかという身 心問題(いわゆるエリーザベート王女の難問) デカルトの場合には、物体と精神が独立の実体だとすると、物体 が残る。

デカルトの答えて云く、「心と身体とは頭の中の松果線に蓄積さ

れた動物精気を通して影響しあって情念を起す」と。

(原) 因説(occasionalism)を説く。 対応するように変化を起こす作用因は神に外ならないとする機会対応するように変化を起こす作用因は神に外ならないとする機会として身体を、精神の働きを機会として身体を、

である」とも説く。

「認識は神のうちに見ること(Vision en Dieu)である」とも説く。
「認識は神のうちに観念化された英知的延長(Stendue intelligible)として大間の精神に与えられる」と説く。すなわち理性的認識はプラトン=アウグスティヌス的な観念(イデア)によって行われるとする。「認識は神のうちに見ること(Vision en Dieu)である」とも説く。

nāma-rūpam)。名色の増長が六処である(nāma-rūpa-vivrddhiḥ起である十二有支縁起観中、有支の相続(bhavâṅgânusaṃdhi)が名色である(vijñāna-sahajāś catvāra upādāna-skandhā この、いわゆる身心問題に対しては、仏教においては、有情数縁この、いわゆる身心問題に対しては、仏教においては、有情数縁

sad-āyatanam)。有漏なる根と境と識との三の和合が触である(indriya-viṣaya-vijnāna-traya-samavadhānaṃ sʾāsravaṃ sparś=aḥ)」云々とあるのをもってすれば、解答となろう。aḥ)」云々とあるのをもってすれば、解答となろう。 精神の作用)・色(=物体の身体にあたる)との相互依存関係(=標本の作用)・色(=物体の身体にあたる)との相互依存関係(=たる)・境(物体にあたる)・識(精神の心にあたる)の共存・同時たる)・境(物体にあたる)・識(精神の心にあたる)の共存・同時たる)・境(物体にあたる)・識(精神の心にあたる)の共存・同時たる)・境(物体にあたる)・識(精神の心にあたる)の共存・同時たる)・境(物体にあたる)・識(精神の心にあたる)の共存・同時たる)・境(物体にあたる)・識(精神の心にあたる)の共存・同時たる)・境(物体にあたる)・識(精神の心にあたる)の共存・同時たる)・境(物体にあたる)・識(精神の心にあたる)の共存・同時たる)・境(物体にあたる)・。

明心問題の困難性は精神・物体の二元論にある。これを克服するでする一元論に徹する。

「他ので、スピノザ(Baruch de Spinoza 一六三二―七七)はユダヤ・ために、スピノザ(Baruch de Spinoza 一六三二―七七)はユダヤ・ために、スピノザ(Baruch de Spinoza 一六三二―七七)はユダヤ・ために、スピノザ(Baruch de Spinoza)にある。これを克服する

身心問題に対しては物心平行論(parallelism)をもってする。面であり、思惟と延長は神のもつ多くの属性中の二つである。故に② よって、精神と物体(=身体)は実体ではなく神の異なる両

内にもち、一切の事象の原因として、一切の結果を内にもつ内在因

ると、神のみが自己原因(causa sui)として、その存在の根拠を

たる唯一の実体(substantia)である。

(Deus sive Natura)と結論する。 (Deus sive Natura)と結論する。すなわち神即自然である。すなわち神の事象(=流れ・波など)は神(=水そのもの)の限定・

見の世界の形をとる。 出すと同時に、**産まれた自然**(natura naturata)として有限な可出すと同時に、**産まれた自然**(natura naturans)として無限に自己を産み

(scientia intuitiva) を要する。 (scientia intuitiva) を要する。 (scientia intuitiva) を要することは、神を愛すること (知的 (scientia intuitiva) を要することは、神を愛すること (知的 (scientia intuitiva) を要する。

説に対比されよう。 説に対比されよう。 がは色心二法の相対において成立する仮法と見る色心互熏えて、事物は色心二法の相対において成立する仮法と見る色心互熏えて、事物は色心二法の相対において考の作用との関係において考以上の中②の物心平行論は、あるいは仏教の経量部(sautran=以上の中②の物心平行論は、あるいは仏教の経量部(sautran=

1

れ類通性において比較対照が可能である。後に論明しよう。に、また⑸の直観知は日蓮教学における観心本尊の思想に、それぞにかし、⑶の神即自然は、法華教学における身土一念三千の思想

ところで、物心平行論はフェヒナー(Gustu Theoder Fechner

「八○一一八七)著『精神物理学綱要』のレンズの比喩に類通する。 なお認識の問題は、真理を対象とするから、神の存在、神観に収 なお認識の問題は、真理を対象とするから、神の存在、神観に収 なお認識の問題は、真理を対象とするから、神の存在、神観に収 である。 は、真理を対象とするから、神の存在、神観に収 である。 である。

べきである、と思う。よって、以下、これについて論明する。根本的立場、その実践哲学における基礎でもある五蘊説を指摘する以上からして筆者は、比較の対象として、先ず仏教思想の仏陀の

は五蘊をもって代表せしめうる、と理解されよう。は五蘊をもって代表せしめうる、と理解されよう。 (略説の) 十二処は無為(法) を除けば、(要説の) 五蘊(=有為(略説の) 十二処は無為(法) を除けば、(要説の) 五蘊(=有為なり、法処中の受は即ち受蘊なり、想は即ち想蘊なり。余の心所なり、法処中の受は即ち受蘊なり、想は即ち想蘊なり。余の心所なり、法処中の受は即ち受蘊なり、想は即ち想蘊なり。余の心所なり、法処中の受は即ち受蘊なり、想は即ち想蘊なり。余の心所なり、法処中の受は即ち受蘊なり、根は即ち想蘊なり。余の心所なり、法処中の受は即ち受蘊なり、

などの説明の前提となっている。 
て結合して、具体的個体を成立させる、と見られてきた。 
しかも一般(雑阿含経や相応部等)に無常・無我・苦・変易法 
しかも一般(雑阿含経や相応部等)に無常・無等の動力因によっ 
の質量因の受・想・行・識とが、無明・渇愛・業等の動力因によっ 
などの説明の前提となっている。

③ しかし和辻哲郎博士は『原始仏教の実践哲学』(昭二年、岩波である、すなわち色とは感覚的直観的たること、受とは感受するいて統一)されてあること、識とは了別されてあることであるといて統一)されてあること、識とは了別されてあることであるといて統一)されてあること、識とは了別されてあることであるといて統一)されてあること、識とは了別されてあることであるといて統一)されてあること、識とは了別されてあることであるといて統一)されてあること、識とは了別されてあることであるといて統一)されてあること、設とは感受するものの法である。とする新解釈を明示した。すなわち印度の先示したものである、とする新解釈を明示した。すなわち印度の先示したものであるかぎり存在するものはが無常(=時間的に存在するもの)であるかぎり存在するものはが無常(=時間的に存在するもの)であるかぎり存在するものはが無常(=時間的に存在するもの)であるかぎり存在するものは

五蘊の範疇においてあるので、五蘊によって無我であると得られ

のの如くに示されて無常等と説かれている。
(1) 五蘊は存在の範疇としてある如くには説かれてはいない。常知し主張する。それは、私見を加味して要約すると左の如し。

- (3) 法とは規則軌範であり、ものをしてものたらしめるかたであり、法が広くもの(nissatta, nijjīvitā)を意味するようになっても、それはものに内在することを意味するとすると、諸法無 我とは総てのものに存在することが無我であるということになりはしないか。
- (4) 雑阿含に六外処の無常苦無我を説く経がないとして、後に六内処の内部構造の発展として註釈時代に六外処が説かれたとすの処の内部構造の発展として註釈時代に六外処が説かれたとすに十二処の過去未来が無常・苦・無我である限り現在の六根・に十二処の過去未来が無常・苦・無我である限り現在の六根・に十二処の過去未来が無常・苦・無我を説く経がないとして、後に六六境は云ふまでもない、と説かれている。

る一面のあったことは否定しえない。よって和辻説の範疇説に ⑤ 原始経典の最古層の時において、法は明らかにものを意味す

対して個体説を考えてみたい。

① 古層に属する経では、六内処・六外処を一切(sabba)と呼ぶのと同じく、五蘊は存在するもの一切を包括し、五蘊説は何れも無常・苦・無我なることを説くから、後世に考えられている五蘊無常・苦・無我なることを説くから、後世に考えられている五蘊無常・苦・変易法であるという。変易法の法は性質(guṇa)を意味し、世間における世間法(loke loka-dhammā)の法は真理・理法(pariyatti)を意味する。

- ② 雑阿含二・一三、三・五(正蔵二・二b、一六b、S.22, 49)
- ③ 有我論者は物と心とを対立せしめて心を我と考え物を我所としある。

- とは云い得ない。無した真の立場を離れたもの(『原始仏教の実践哲学』二一八頁)て、物と心との対立を根柢とするに至り、原始の主観・客観を撥て、物と心との対立を根柢とするに至り、原始の主観・客観を撥がした。
- は如何なる意味か。を対立せしめて二大領域としたものであるとすると、その結合と五蘊が存在するそのものであり、物(=色)・心(=受想行識)
- 釈を引き起したについては種々の文が因をなしている。供含論や正理論までの論書では、そうとは明言できない。この解無明・渇愛・業等に依って結合して具体的な個体を作っている、 と 当通に考えられているが、 の体的質料因の色と精神的質料因の受・想・行・識が動力因の
- 窓 第一に、倶舎論二九・一四左に引く人契経(雑阿含一三・三、取せしめる。

  取せしめる。
  取せしめる。

第二に、同二九・一五左に引く車の譬喩(S.5.10 Vajrā, 雑阿

含四五・五、正蔵二・三二七り)は、五蘊が合集して人を形づく含四五・五、正蔵二・三二七り)は、五蘊が合集しての法でないること支分が集まりて車を作るが如く個体は肉体的と精神的との二要素から出来ていることを顕わしている。次後の経文(S.5.9. こまであるとする。よって、五取蘊が存在の範疇としての法でないこと明らかである。

五取蘊を出るものでないことを示す。(5.22.104)とあって、我見が等には、「有身辺(sakkāyantā)とは何か、五取蘊と呼ばれる」、五取蘊と呼ばれる」、第三に、雑阿含三・一七―一八(正蔵二・一八b、S.22.103)

しない。それへの径路である。以上の三文は必ずしも五蘊即ち個体であることを明確には意味

⑨ 五蘊をもって苦蘊の集・滅を説く三種の経がある。

S.22.5は、色乃至識(=五蘊)を喜(nandi=ganhā)・貪・

する雑阿含三・一(正蔵二・一五b)は愛喜を色の集、触を受想着せざれば苦蘊の滅があり、色乃至識の滅がある、と説く。対応着して取・有・生ありて老死等の苦蘊が生じ、色乃至識を喜・貪・

行の集、名色を識の集とする。

これを(b) S.22.56, 57は、識と名色を相依相関と説き、対応する雑阿含二・九、一○経(正蔵二・九b)は、色の集は貪(=愛喜)、受想行の集は触、識の集は名色なりと示し、色は愛喜に依り識に結合され、受想行は根境識の和合に依り触を生じ識は名色り識に結合され、受想行は根境識の和合に依り触を生じ識は名色と相依して集となる、と説く。

- (c) 雑阿含三・一五、一六(正蔵二・一五 a) は、識(即ち根と識)と名色(即ち境)との相依関係を示して名色に対する愛喜22.82)は、色の集を四大、受想行の集を触、識の集を名色と説22.82)は、色の集を四大、受想行の集を触、識の集を名色と説2.82)は、色の集を四大、受想行の集を触、識の集を名色と説
- ⑩ 要するに五蘊の集が五蘊の滅と共に説かれているから、五蘊のの、 集は十二縁起の集(=流転門 pravṛtti-)、潜・集の二諦であり、五蘊は個体構成の要素として説かれたものでもなく、存在するものの範疇の法として考えるべきものでもなく、存在するもののすべてであって、十二縁起の識と名識との(『起信論』で云う能見相と境界相との)相依関係を顕わしたものであって、十二処・十八界の体系と同一のものである。
- ① 以上の如く五蘊・処界・縁起の三説は脈絡をもって相互に関連

左の如し。それぞれの独立した特殊の意味は何か、その相互の関係は如何。

- (a) 縁起説は、無明(=前際)縁起・渇愛(=後際)縁起に二分を外相とする識を根元とするとして、識と名色と相依関係、有される如く、有情の後有=随性的生存は、無明を内相とし渇愛
- 係を重視し、もって識と名色の相依関係を明す。内処六外処の相関々係を明し、細分して六根六境六識の相互関の処界説は、生存の根元である認識が如何にしてあるかを、六
- り苦であるからして、無我である、と明す。 ち相互関係してある五支分の平列されたまま一々が、無常であち相互関係してある五支分の平列されたまま一々が、無常であ
- によると、色・受・想・行(=名色)を含むものである。一七(正蔵二七・三八四ab)に色・受・想・行・識の順序あるの十四章に色・識・受・想・行の配列あり、俱舍論の界品の一、
- 蔵二・八c)等に示される四識住説がある。 ⑬ これを明証するものに雑阿含二・七一八、S.22.54, 53, 55(正

わる処を意味する。婆沙論一三七(正蔵二七・七〇六b)には相すなわち識住(viññāṇa-ṭṭhiti)の住とは住所、遊ぶ所、かか

二・九a) には何ものかを求める (=封滞)、色受想行を求めて 二・二七七c)には喜潤、起愛、S.22.53(雑阿含二・八、正蔵 応・倶有・所依・所縁・所行、喜所潤・増長広大、成実論五 中の識である。 家を求めざるもの(anokasārī)である、と説く。 家(viññāṇassa oko)であり、識は色等に対する貪欲に繋縛さ 澤生長増広、三・六(二・一七a)には愛楽増進広大生長とある。 進・広大生長に陥ること、雑阿含二・七(二・九a)には喜貪潤 住しつゝ求める、色等を境(=攀縁)とし住とし歓喜を求めて増 は十二有支中の名(=受想行)色(=色)であり、識は十二有支 れて家を求めるもの(okasārī)であり、 何ものかを求めること(=封滞)は不解脱であり、求めないこと (=不封滞) が解脱であるとも説く。 S.24.3には色受想行は識の 貪愛を捨離せるものは なお色受想行

る作用である識住(viññāṇa-ṭṭhiti)による、という。の和合としての私(aham)を常住なもの・我として認識していの和合としての私(aham)を常住なもの・我として認識していかくして、平川彰博士は、如何して無常であり無我である五蘊かくして、平川彰博士は、如何して無常であり無我である五蘊

苦であり無我であることを明して、貪欲の捨離による解脱を求め関係を示しもするが、名色(=色受想行)と識とを挙げて無常・の識が客観の色等を封滞し攀縁(ālambana)して不解脱となるの識が客観の色等を封滞し攀縁(ālambana)して不解脱となる

されよう。 序が合理である、ということになる。よって、この赤沼説は首肯 ⑪五蘊が縁起説の識と名(=受想行)色に相当する、砂五蘊の順 の対象が色のみでなく受想行などの精神的なものもそうである、 らempiricismとして)細分化して説いたものである、となる。 順逆をもって説いたものであり、処界説は(\*認識経験の見地か しめるものであり、 この解釈をもってすれば、i)四識住の概念が明解される、ii)識 これに対して、この関係の展開を、縁起説は

からず誤解がある、と思う。和辻説は前提として左の如く云う。 わゆる分析判断(analyic judgement)として卓説に見える独 しかし筆者は、和辻説を範疇説とのみ規定する赤沼説には少な

自の範疇論である。 物解 行かざるもの、 く解釋であらうが、 不問に附してこの定義を見るならば、こゝに法の本來の意義 れは法の自性についての反省の起つた阿毘達磨論の系統を引 についての興味深い視點が得られるであらう。「法」は過ぎ 法」の概念の定義としては後に支那に於て「任持自性軌生 或は「能持自性軌生勝解」といふ如きが行はれた。こ (svabhāva, Ansichsein) を持せねばならぬ。さうし 超時間的に妥當するものである、從つてそれ しかし自性の有と空との問題をしばらく

理法とかとなるのが本流の發展」であると云はれてゐる。 味から發展したものであつて、キマリとか法則とか軌範とか 自身の「軌」となつてゐるのである。軌は「法」「則」など 例へば「無常」といふ法はそれ自身は無常でなくして自性を てこの自性ある法が「軌」となつて「もの」の理解を生ずる。 故に、ダルマは古くは「習慣」「設定せられた秩序」などを 「こと」であり、過ぎ行く生活の「きまり」「かた」であるが である。例へば過ぎ行く生活に於て「習慣」は過ぎ行かざる を「足場」とし「支へ」として有るが故に、「持」は即ち さうして一切の過ぎ行くものはかゝる過ぎ行かざる「こと」 こゝから法の「過ぎ行かざること」としての意義が生ずる。 ぎ行くものに對して過ぎ行かざることを示すものであつて、 かにdhrの「持する」、「保つ」、「支へる」等の語義は、 な意味とも合致する。「dharma は語源 dhṛ(持する)の意 解せられるのである。かゝる「法」の意義はこの語の語源的 た」「のり」に於て有る故に、有者は無常なるものとして理い と同義の語であり、軌範と熟語する。有者が無常といふ「か するのではなくして、主觀への關係とは獨立に、一切の有者 となる。しかしこの「軌」は理解する側に即ち主觀の側に存 持し、一切の有者を過ぎ行くものとして理解せしむる「軌」 「軌持」となり、從つて「きまり」「かた」の意味を生ずるの

意味した。かくの如き「かた」の意味が法の本來の意味である。後に法が廣く「もの」(uissatta)の意味に用ゐられるる。後に法が廣く「ものとしてあらしめられる「かた」としてき行くものが法なのである。云ひかへれば過ぎ行くものは過ぎ行くものが法なのである。云ひかへれば過ぎ行くものは過ぎ行くものが法なのである。云ひかへれば過ぎ行くものは過ぎ行くものが法なのである。がゝる意に内在する「こと」が法としての「もの」である。かゝる意味に於て法はあくまでもこの法によつて存在するものとは區味に於て法はあくまでもこの法によつて存在するものとは區味に於て法はあくまでもこの法によつて存在するものとは區味に於て法はあくまでもこの法によつて存在するものとは區味に於て法はあくまでもこの法によつて存在するものとは區味に於て法はあくまでもこの法によって存在するものとは區味に対した。

されているという点である。 しかし筆者の着目し理解するところは、法には二つの層が指摘

他の一つは、存在するものとしての法とそのかたとしての法とをの法の体系(=五蘊・十二処等)として示される。の法の体系(=五蘊・十二処等)として示される。の法の体系(=五蘊・十二処等)として示される。

るがままの在り方を示すものとしての法である。
区別し、さらに(:)そのかたによって示される存在するもの一般区別し、さらに(:)そのかたによって示される存在するもの一般

赤沼説は、この中、(i)のみを看取して、(ii)(ii)を看過であることを示す五蘊(の)実相(は如何という)説となる。そして(iii)は五蘊が無常・苦であっい(であるとの)説となる。そして(iii)は五蘊が無常・苦であった。であるとの)説となる。そして(iii)は五蘊が無常・苦であった。

五蘊範疇説→五蘊個体説→五蘊実相説、これ筆者の所見である。

® なお重要なことは、原始経典の「世間(loka)とは五蘊であ

ところで(ii)は、原始経典では、しばしば「色(受・想・行・ところで(ii)は、原始経典では、しばしば「色(受・想・行・表であるがままに(yathā-bhūtaṃ)、正しい智慧をもってにあるがままに(yathā-bhūtaṃ)、正しい智慧をもってにあるがままに(yathā-bhūtaṃ)、正しい智慧をもってにあるがままに(yathā-bhūtaṃ)、正しい智慧をもってにあるがままに(yathā-bhūtaṃ)、正しい智慧をもってにあるがままに(yathā-bhūtaṃ)、正しい智慧をもってにあるがままに(yathā-bhūtaṃ)、正しい智慧をもってにあるがままに(yathā-bhūtaṃ)、正しい智慧をもっている。

り、しかもそういう存在者の存在、あらゆるものの在り方が無常(すなわち世間 loka)が五蘊という法の領域において成立してお色等の五蘊が無常であるというのは、経験しうる一切のもの

dhamma)であるということを示している。であるということ、一切の存在者が変易法(viparināma-

和辻説によると、現実認識において一切のものを時間的存在であると見たことを意味する。それは諸行無常(sabbe saṃkhārā aniccā)と同義であり、一切皆苦(sabbe lokā or saṃkhārā dukkhā)・諸法無我(sabbe dhammā anattā)へと展開する。無常・苦・無我であるという命題によって示される意義そのものが超時間的に普遍妥当する法である、ともいう。そして真実の認識(samma-ppaññā)の如実観は「五蘊からの解脱をもたらす」とも「生(jāti)は尽きた」ともいわれる。それは、我を誤認して苦となれる惰性的な生存の立場における一切のものの存在の滅に進む。無常を認識すると同時に無常を止揚(aufheben)するまの力臭撃とも名づけられる。それは矛盾を超越して寂静である。もあり涅槃とも名づけられる。それは矛盾を超越して寂静である。もあり涅槃とも名づけられる。それは矛盾を超越して寂静である。もあり涅槃とも名づけられる。それは矛盾を超越して寂静である。もあり涅槃とも名づけられる。それは矛盾を超越して寂静である。もあり涅槃とも名づけられる。それは矛盾を超越して寂静である。もあり涅槃とも名づけられる。とれは矛盾を超越して寂静である。

して順次に示そう。 をもって総括しているので、その重要命題を私見を加味して要約いが、宇井伯壽博士の研究は総合判断(synthetic judgement)の傾向が強) 以上は、それぞれ分析判断(analyic judgement)の傾向が強

- ① 仏陀の禅定は方法を目的と混同したものではない。静思したの
- ② 仏陀の出発点は、形而上学的独断を捨て、日常生存にあり、自己と環境を反省内観するにある。その結果は諸行無常(sabbe saṃkhārā aniccā)の一法印に纏められた。それは、色受想行識の五蘊の一々が無常なり、無常なるものは苦なり、苦・無常にして変易法なるものは、之を此は予のものである、予は此である、此は予の我である、とは考えることは出来ない、との説示に由来する。この中には一切皆苦(sabbe saṃkhārā dukkhā)も諸法無我(sabbe dhammā anattā)もあり、これを聴いて五比丘の心が執取なくして諸漏から離脱したとあるから涅槃寂静もある。この中、諸行も諸法も五蘊を指す。後世では行は有為法、法は有為法・無為法を指すとして区別する。
- ③ 五蘊は心身環境を指す。人間を中心として見る日常生存の範囲 ③ 五蘊は心身環境を指す。人間を中心として見る日常生存の範囲 の意味で青を知覚し青色のものという表象の形を取ること、行 の意味で青を知覚し青色のものという表象の形を取ること、行 の意味で青を知覚し青色のものという表象の形を取ること、行 の意味で青を知覚し青色のものという表象の形を取ること、行 の意味で青を知覚し青色のものという表象の形を取ること、行

(saṃkhāra) は有為として為作(△造作)する(saṃkhataṃabhisaṃkaroti)という意味で五蘊の一々を有為として為作することである。行は思(cetanā)と同視されるから受想識の働することである。行は思(cetanā)と同視されるから受想識の働き出す基としての意志的発動(生命)をも指す。

とされる。 たもの、有為であって縁起しているもの(paticca-samutpanna) よって五蘊一々は互に統一的に関連し合うており、為作せられ

ない、と誤り考えているのを云う。が自己である。五取蘊とは、これを無常でなく苦でなく無我でも志的発動によって展開して五蘊世間となっているのであって五蘊すなわち五蘊とは、実際は自己がその中に入っており自己の意

連続して流れているのを指す。 無常とは五蘊の各々が無常変遷するというよりも全体が不断に

duḥ-kha)とはウマク行カヌ、不適合、不満足の意味で楽(su-用の渇愛(taṇhā)の満足せられないのを云う。苦(dukkha,無常なるものは苦であるとは、不変常住を欲して止まない心作

kha) に相対する。

我(ātman)とは、自己意識の起る基で意識作用を所有する実体として考えられて常(=常住)一(=唯一)主(=所有者)率のである、精神である、物の主体たる実体である、など四説がある。五蘊の何れかが我である、我は何れかを有する、我の中のうる。五蘊の何れかが我である、我は何れかを有する、生にである。五蘊の何れかがある、物の主体たる実体である。など計二十種の我見となる。

常住不変の我に基いて渇愛が起る。

も無為法をも含む。
我が唱えられる。法は人間のみならず生物をも物をも、有為法をすれば、常住不変の固定的な実体我は認められないので、諸法無しかし既に諸行無常・一切皆苦であれば、また日常生存を観察

mya)と法無我(dharma-nairātmya)をも含む無我説となる。 「一切(=諸法=五蘊)が固定せず不断に流動しつつある、その(無常の)中に自ら入るのが無我である。入らないから渇愛が起り五蘊に執して五取蘊となる。渇愛(tanhā)が制せられ律せられて自由自主自律の生存となる。心が一切に束縛(bandha)せれて自由自主自律の生存となる。心が一切に束縛(bandha)せれて自由自主自律の生存となる。心が一切に束縛(bandha)せんれず一切を制し一切が心に現れる外の何ものでもないこととなられず一切を制し一切が心に現れる外の何ものでもないこととなられず一切を制し一切が心に現れる外の何ものでもないこととなられず一切を制し一切が心に現れる外の何ものでもないこととなられず一切を制し一切が心に現れる外の何ものでもないこととなられず一切を制し一切が心に現れる外の何ものでもないこととなられず一切を制し一切が心に現れる外の何ものでもないこととない。

仏陀の最後の金口に「諸行は滅の性質のものである、汝等は不

7

る。

その転回の結果を指して涅槃寂静という。

なったのが涅槃であり無我の真意はここに至って現われる。 sampādetha)」とあるのは、無常を知り苦を知れば、苦よりの解脱=涅槃を求めて、渇愛の制すべきを知って精懃を始めること解して一切は心に統一される。統一の心は無差別が差別と現われるのかので、人法二無我によって顕わされる。かかる心とものそのもので、人法二無我によって顕わされる。かかる心となったのが涅槃であり無我の真意はここに至って現われる。

11

をかって記念。 で無住涅槃(apratisthita-nirvā-あって涅槃に住せずという意味で無住涅槃(apratisthita-nirvā-の努力の人生となる。大乗では、これを智あって生死に住せず悲 の努力の人生となる。大乗では、これを智あって生死に住せず悲

涅槃にあっては、理智不二絶対の根本無分別智(mūla-nirvikalpa-jñāna)を得る。しかしこの智は無分別後得智(nir=vikalpa-jñāna-pṛṣṭha-labdha-jñāna)となる。それは差別を照し他を導く差別智である。一切は諸法実相(dharmatā edharma-svabhāva-mudrā)の上でのこと、真空妙有の有(sein→seinsinn)となる。

る一切智性(sarvajñatā 一切種智)なる仏知見(tathāgata-である。法華経で云う平等大慧(mahā-jñāna-samatā)でもあし世間に出ではたらき以て世間を清浄にしてゆくので清浄世間智

Jīnāna-darśana)であろう。

⑩ 以上を簡明化して図式化すると、第四図となる。

①諸行(としての五蘊)は(常・楽・我・浄ではなくして)無常明に左の如く解読する。四法印はその順序に意趣がある。に集約して、四法印を指向する。その四法印について、筆者は簡かくして問題は五蘊十二処十八界説に収束して、すなわち五蘊

①諸行(としての五蘊)は(常・楽・我・浄ではなくして)

である。(雑阿含巻十には一切皆苦を除いて三法印とする)をか五蘊のいずれかに我があり我所があるなどと我執 ātm=とか五蘊のいずれかに我があり我所があるなどと我執 ātm=

く我所はないということである)。 のいずれも我ではなく我所ではない、五蘊のいずれにも我はな③諸法(としての五蘊)は無我である(とは、諸法としての五蘊

静め清浄にして)寂静である。
(④ (このことを証知し我執を離れて五蘊=名色=色心より解放さ

を含意して、②一切皆苦は果(phala)なる苦諦(duḥkha-s.)にすなわち①諸行無常は因(hetu)なる集諦(samudaya-satya)

| 存在するもの(としての法) | 和辻説のてあらしめられる)もの(=法)                                       | 概念 五蘊説 1 (五蘊個体説) |
|---------------|-----------------------------------------------------------|------------------|
|               | だ) れる)かた (=法としてのもの)<br>存在する (その) もののかた<br>存在する (その) もののかた | 2 (五蘊範疇説)        |
|               | のとしての法(=超時間的に普遍妥のとしての法(=超時間的に普遍妥当する法)=存在するもののたること         | 3 (五蘊実相説)        |
|               | 実現(としての法)                                                 | 4                |

涅槃寂静は果なる滅諦(nirodha-s.)に相当する。 ③諸法無我は因なる道諦(mārga-s.)を含意して、④

識(=九識心王真如の都)でもあろう。 さいの解放(=法身・般若・解脱)である涅槃寂静(=常楽我浄)を本質的属性(=功徳 guṇa)とする主体は、覚体(=法身)である仏質的属性(=功徳 guṇa)とする主体は、覚体(=法身)である仏質の解放(=治学)を本質がある。

識頌(Triṃsikā vijāapti-kārikā)』を対比しよう。 因みに、これに唯識説(vijāapti-mātra-vāda)の『唯識三十記

すと、左の如くである。 度の高い条件より帰結に至るもの十頌の梵語原文を摘出し拙訳を示き十頌中、思想構造にとって本質的属性(Essential attribute)

ātma-dharmôpacāro hi vividho yaḥ pravartate / vijñāna-pariṇāme'sau, pariṇāmah sa ca tridhā //1//

- 転変においてである。しかしその転変は三種である。(1) (三転総標) 実に種々の我と法との仮説が起る。それは識の
- (1) vipāko (2) manan'ākhyas ca (3) vijāaptir viṣayasya ca /
- (1) tatr'ālay'ākhyam vijnānam vipākah sarva-bījakam //2//
- 子をもつものである。
  る。その中、阿頼耶と名けられる識が異熟であって、一切の種② (異熟転変)異熟と思量と名けられるものと境の了別とであ
- tasya vyāvṛttir arhatve, (2) tad-āśritya pravartate / tad-ālambanaṃ *mano nāma vijñānaṃ* manan'ātmakam //5//

(思量転変) それの滅は阿羅漢位においてである。それ (=

- 阿頼耶識)に依りて起り、それを所縁とするものが意と名けられる識であって、思量を自体(△ 自性)とするものである。dvitīyaḥ pariṇāmo'yam, (3) tṛtīyaḥ ṣaḍ-vidhasya yā / viṣasyôpalabdhiḥ sā, kuśalâkuśâdvayā //8//
- 8) (了別境転変) これが第二の転変である。第三は六種の境を 了得するものである。それは善と不善と非二とである。 pañcānāṃ mūla-vijñāne yathā-pratyayam udbhavaḥ/
- vijnāna-parināmo'yam vikalpo yad vikalpyate/らずかして生ずることは、諸波の水におけるが如くである。 (諸識倶起) 五識が本識において縁に随って倶なりてか倶な

て妄分別されるものは、存在しない。よって、この一切は唯記(一切唯識)この識の転変が妄分別である。およそそれによっせれれ、

tri-vidhasya svabhāvasya tri-vidhām niḥsvabhāvatām / saṃdhāya sarva-dharmāṇāṃ deśitā niḥsvabhāvatā //23//

識のものである。

yad ālambaṇaṃ vijñānaṃ nâvôpalabhate tadā / sthitaṃ vijñāna (△ vijñapti) -mātratve grāhyâbhave tadagrahāt //28//

- acitto'nupalam bho'sau jāānaṃ lokôttaraṃ ca tat/ときに、それを能取することもないからである。所取のないることもには唯記識性(A たること)に安住する。所取のないる。通達位)およそ識(A 智)が所縁を全く了得しないならば、
- 悩障 kles'āvaraṇa と所知障 jñey'ā.) を断ずるからである。間の智である。所依の転(=転依)である。二種の麁重(=煩い (修習位)これは無心にして無得である。しかもそれは出世

āsrayasya parāvṛttir dvidhā dauṣṭhulya-hānitaḥ //29//

善であり堅である。それは楽であり解脱身であり、大牟尼の法。(究竟位)それはすなわち無漏であり界であり不思議でありの法があり不思議であります。 (究竟位)それはすなわち無漏であり界であり不思議であり

(=如来法)と名けられるものである。

(30)

「窓の中、(17)一切唯識は①諸行無常に、(1)三転変・(2)異熟転変・この中、(17)一切唯識は①諸行無常に、(1)三転変・(2)異熟転変・この中、(17)一切唯識は①諸行無常に、(1)三転変・(2)異熟転変・

かくして、西洋哲学思想における大陸合理論のデカルトの体系、ゲーリンクスの体系、マルブランシュの体系、フィヒナーの体系、である」(SN., vol.IV, p.15)とする十二処説・「根と境とによって云う」(SN., vol.IV, p.15)とする十二処説・「根と境とによって云う」(SN., vol.IV, p.15)とする十二処説・「根と境とによって本系とを、各々相互に比較対照が可能であるように図式的解明化体系とを、各々相互に比較対照が可能であるように図式的解明化体系とを、第五図~第十一図の如くになる。

体系となる五蘊説は処界説・唯識説に対して未分の形式において論的実在論に相当し、実践哲学としての四法印の前提となる基礎唯識説は認識論的観念論に相当し、経験論としての処界説は経験のりの基礎体系である、と知られるであろう。

からの解脱を志向する倫理的理想主義でもある実践哲学

(=四法

両説を含意して総合する。しかして再往は如何となる。

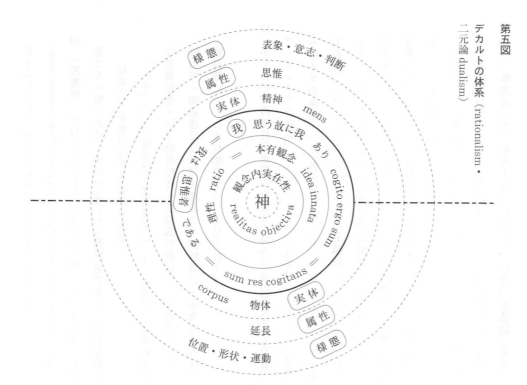
比較哲学の根本問題(その一)(伊藤)

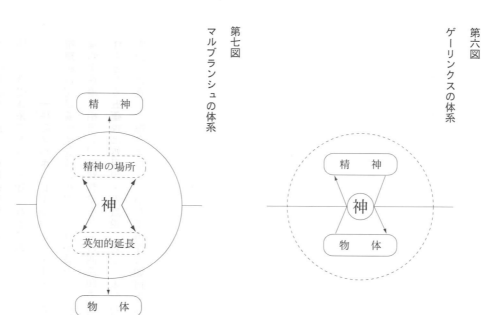
する五蘊説が四法印説の前提条件であり、四法印説が四聖諦を含

(唯識説にも)相当する点において、

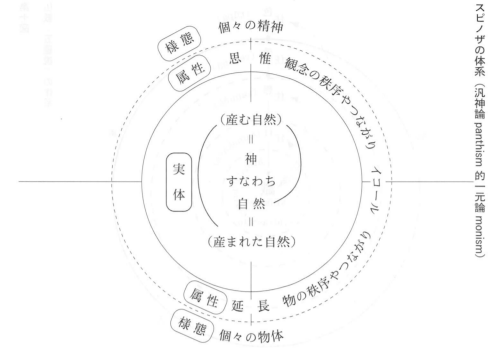
仏教の五蘊説は無常苦

なお、すでに私説として明証した如く、十二処・十八界を含意





フェヒナーの体系





第十図

仏教(五蘊説)の体系





四六

(1) 桂壽一『哲学概説』(一九六五年、東京大学出版会) 二六二― 秋社)。 一七二頁。 川田熊太郎他執筆『哲学名著解題』(一九五五、 春

> 作 25

> > スピ

ザ

• 工

チ

力

昭

和 四 兀

中

央公論社)

0 Ι.

斉藤博訳のエチカ、

下村寅太郎氏の解説を参考にした。

0

図式も有益である。

- (2) 本多修郎 一二八頁 『図説哲学入門』(一九六七年、 理想社) 一 三 五
- (3) 前掲書『哲学名著解題』一七〇—一七八頁。
- (4) (5) Sylvain Lévi: Vijñapti-mātratā-siddhi, Triṃśikā.. p.22, 1.18. 昭和五三年、 拙訳註『W・M・マクガヴァン著 大東出版社) 一三一—一四〇頁。 大乗仏教序説
- (6) 拙著『華厳菩薩道の基礎的研究』(昭和六三年、 八〇九一九〇九頁 平楽寺書店
- (7)同、八〇九—九〇九頁。
- (8) 玄奘訳『入阿毘達磨論』(正蔵一五五四) 識…の次第で説く。 桜部建 「入阿毘達磨論の研究」『大谷大学 は色・受・想・行

第十八集所収)に詳しい。

研

究年報』

- 拙著前掲書、六七五—六七八頁。
- 10 東京大学出版会)、 一十年、立正大学文学部研究紀要第二四号所収)、『世界の名著 四九一一五三頁。 前掲書 『哲学概説』二五五—二五七頁、 福居純「スピノザの 桂壽一『スピノザの哲学』(一九五六年、 "共通概念" 前掲『哲学名著解題 論」(平成

以上の諸定義における自己原因、実体、神の定義を見 図 1 るならば、同じものを異なる表現で表わしたものであること がわかる。これらの定義と属性や様態の定義をまとめると左 図のようになる。属性は実体の本質を構成すると見なされる かぎりにおいて、実体と同一視される。これと同じことから 実体の変様としての様態は属性の変様とも見なされる。また、 神と様態が次のような性質をもっていることが明らかとなる。

神の性質 絶対無限

永

自由=必然的

様態の性質

有 限 i

必然的=強制的 ii iii 時間的あるいは持続的

スピノザはデカルトの影響をうけ、実体、属性、様態ということばを用いたが、意味は異なる。

|      | 実 体                                   | 属性                                  | 様 態                                            |
|------|---------------------------------------|-------------------------------------|------------------------------------------------|
| デカルト | 無限実体=神<br>有限実体 <sup>精神</sup><br>身体=物体 | 思 惟                                 | 認識、感情、意志、欲望など                                  |
| 1 12 | 身体=物体 無限実体=神                          | 延 長 神の属性は無限に多くあるが、<br>人間の認識しうる属性は思惟 | 位置、形状、運動など<br>思惟の様態<br>関係を                     |
| スピノザ | 有限実体は存在しない                            | と延長の二つだけである                         | 精神={観念<br>(観念) 報望<br>意志<br>感情など<br>延長の様態=物体=身体 |

上の表で明らかなように、デカルトにおいて属性としての思惟と延長は、それぞれ有限実 体としての精神と物体の属性であるが、スピノザの場合、両者はともに神の属性である。

四七

無限の存在者

有限の存在者

自己原因=実体=神

様態=実体の変様

属性の変様

11)Vijñapti-mātratā-siddhi, Viṃsatikā, p.4,1.29-p.5,1.5.
山口益・野譯靜證『世親唯識の原典解明』四八頁。Candrakī-rti の Madhyamakāvatāra の第六章五六偈前半、山口益『有と無との対論』(昭和十六年、山喜房仏書林)二五八頁。成業論、観所縁論にも見られる。俱舍論巻四(十六左)・巻五(七左)・巻六(十二右)にあり。舟橋一哉『業の研究』(昭和二九年、法蔵館)一一五頁。金倉圓照博士の「外教の文献に見える経部説」(『山口益博士還暦記念論集』所収)によると、シャンカラの著と伝える Sarva-siddhānta-saṃgraha に「この中、賢しき瑜伽師によりて、唯識が説かれたり。(されど)知は所知なくしては有りえず、ゆえに、われら(経部師)にありては、外界物も存在す」とある。

正「寶塔品云其有』能護』此經法」者則爲供□養 我及多寶」。に「寶塔品云其有』能護』此經法」者則爲供□養 我等己心釋尊五實成佛已來無量無邊百千萬億那由他劫等云云。我等己心釋尊五實成佛已來無量無邊百千萬億那由他劫等云云。我等己心釋尊五實成佛已來無量無邊百千萬億那由他劫等云云。我李己心釋尊五百塵點乃至所顯三身 無始古佛也。經云 我本行菩薩道所成百塵點乃至所顯三身 無始古佛也。經云 我本行菩薩道所成

眷属屬 世諸佛勘文如」是。可」秘 蓮華經』無」障可」開悟」。自行化他 二教差別懸」鏡無」陰。三 背;三世諸佛;大罪人也(中略)三世諸佛一心和合。修言行妙法 佛」以『圓教佛』爲『寤實佛』。餘三土佛夢中權佛。此三世諸 同居方便實報三土 遷、鏡譬、像 。四土一土 。三身一佛 。今 身」寶譬:|應身:|。此總三徳分別立」宗嫌:|不足|也。丸」之爲」 用 不」可」叶。隔別方便教宗々亦如」是。珠譬』法身 光譬』報 徳|云||如意寶珠||。故譬||總三諦||。若亦珠三徳別々取放 者 立』(一七〇四頁)に「總三諦 者譬 如:珠光寶」。由」有:此三 己心三千具足三種世間也。」とあり、『三世諸佛總勘文教相廢 三變・四見等之三土四土、皆成劫之上無常土所,,變化,方便・實 三千。故成道時稱:"此本理:一身一念遍:"於法界:"等云云。夫始 佛只同語勘文給 總教相 人語 不、入 會釋 不、有。若違、之奉 此三身四土和合。佛一體徳(云||寂光佛|。以||寂光佛|爲||圓教 常住淨土。佛既過去、不、滅未來、不、生。所化以同體。。此即 諸佛隨滅盡。土又以如」是。今本時娑婆世界離,三災,出,四劫 報・寂光・安養・淨瑠璃・密嚴等也。能變教主入「涅槃」所變 自<br />
寂滅道場華藏世界<br />
終一于沙羅林<br />
五十餘年之間<br />
華藏・密嚴・ 行淨行安立行等我等己心菩薩也。妙樂大師云 當之知身土一念 武内大臣神功皇后棟梁 仁徳王子臣下 可」秘」とあり。 何

### (14) 本多修郎『図説哲学入門』九七頁。

(15) 一往、左の如く要約し、左の如く結語する。

神論(deism)となる。 神論(deism)となる。 神論(deism)となる。 神論(deism)となる。 神論(deism)となる。 神論(deism)となる。

に組するシュライエルマッヘル(Friedriche Schliermacher に組するシュライエルマッへル(Friedriche Schliermacher に組するシュライエルマッへル(Friedriche Schliermacher に組するシュライエルマッへル(Friedriche Schliermacher に組するシュライエルマッへル)(Friedriche Schliermacher に組ずるシュライエルマッへル)(Friedriche Schliermacher に組ずるシュライエルマッへル)(Friedriche Schliermacher に組ずるシュライエルマッへル)(Friedriche Schliermacher に組ずるシュライエルマッへル)(Friedriche Schliermacher に組ずる))(Friedriche Schliermacher には、Friedrich

一七六八一一八三四)は、『宗教論』(Über die Religion)におって直接的に悟る(inne werden)ことができる。宗教の本質はで直接的に悟る(inne werden)ことができる。宗教の本質はできない。合性にも意志にもよることなく、絶対者たる他者への絶対依存ではいる意志にもよることなく、絶対者たる他者への絶対依存ではいいである。
「哲学名著解題』一二四頁、桂前掲書三〇〇頁による。

なるもの(das Heilige)として絶対他者性を強調する。存在をゆり動かす汝の性格をもつ(超越的な実在としての)聖後に、オットー(Rudolf Otto 一八六九―一九三七)は人間

以上の主知(=理性)的・主意(=意志)的・主情(=感情)以上の主知(=理性)的・主意(=意志)的・主情(=感情)以上の主知(=理性)的・主意(目の主要を基礎づけようとする。絶対者(das Absolute)を芸術は直観するが、哲学は概念するもの(begreifend)で、概念するもの(vorstellend)で、表象(Vorstellung)の形式で捉するもの(vorstellend)で、表象(Vorstellung)の形式で捉える、とする。拙著『仏教の思想と現代』(平八年、隆文館)に表し、とする。出著『仏教の思想と現代』(平八年、隆文館)に、といる。

プラグマティズム (Pragmatism) のデューイ (Dewey) も、

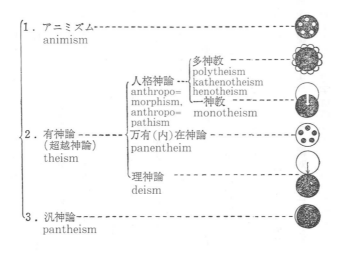
pernaturalism) を斥けて、 もの信仰』(昭三一年、 よって汲み出されたものである、 に見出される、とする。 る宗教的態度 誰でもの信仰』 確 信から理想目的に向って障害を排して追求する活動たる) (the religious attitude=普遍的な価値をもつと A common faith) で在来の超自然主義 春秋社)による。 その理想目的は生活条件から想像力に 真の宗教的経験は日常生活に という。 岸本英夫訳 『誰れで お -us) け

質は人間学 理想化され、 神は人間の心情によって産出される、 tums)で自然主義的立場をとり、 解題』二四〇頁による。 かしフォイエル は、 『キリスト (アントロポロ 対象化された人間的心情である、 バッハ 教の本質』(Das Wesen des Christen-ギー)である、とする。『哲学名著 (Ludwig Feuerbach 唯物論。 すなわち想像力によって 無神論を主張して、 よって神学の本 一八〇四

人間 に内在」 これを仏教と比較すると、 の自 己 は 超 己心釈尊」。 越」。 超越 ^ 如来蔵 超越神」 0 活 動 (tathāgata-garbha] は は 本仏釈尊」、 菩薩行 (bodhi= 人間

sattva-caryā)」、「自然的な本性」は「仏性(buddha-dhātu)」、

示する)を転載すると、左の如し。英原語は私に記入せり。店)一二頁より宗教の諸形態を示す図(神は○、世界は●で表なお参考のために九鬼周造『西洋近世哲学史稿』上(岩波書



(1) 正蔵二七・三四a、国訳一切経印度撰述部・毗曇部七・一

六頁。

- (17) 同書一三三—二六六頁。
- 収論文なり。(18)『仏教学の諸問題』(昭十年、岩波書店)三七一―四〇一頁所
- (19) 『講座・東洋の思想』所収論文「初期仏教の倫理」五七頁。
- (20) 和辻前掲書一七一—一七三頁。
- (改訂増補版) 六三─七○頁。(21) 和辻前掲書一六六─二六○頁、拙著『仏教の思想と現代』
- 四九・一四、正蔵・二・三五九 a。 (22) SN, Vol, 3, pp. 39~40, パーリ相応部二二・九四、雑阿含経
- 期仏教の倫理」五五頁。 期仏教の倫理」五五頁。 期仏教の倫理」五五頁。 期仏教の倫理」五五頁。 期仏教の倫理」五五頁。 期仏教の倫理」五五頁。 期仏教の倫理」五五頁。
- 三頁。 《凶》字井伯壽『仏教思想研究』(昭十八年、岩波書店)五六―七
- 我について無解であり異解であるものたちに、人法二無我の不我について無解であり異解であるものたちに、人法二無利の不 我について無解であり異解であるものたちに、人法二無

これを分析すると、左の如し。
顕倒なることを教示するために、三十記識論を著す)とある。

apratipanna=avidyā (=saṃmoha=kleś'āvaraṇa) × pud= gala-nairātmya → kleś'āvaraṇa-prahāṇa → mokṣa,

vipratipanna=viparīta (=viparyāsa=jñey'āvaraṇa)  $\times$ 

dharma-nairātmya → jñey'āvaraṇa-prahāṇa → sarvajñatva. āvarṇa-prahāṇa) じ法無我を知って所知障をも断(jñey'ā=

要するに所対治(vipakṣa)は我執(ātmābhiniveśa)であ立された(vyavasthāpyate)のである。

る。拙著『法華菩薩道の基礎的研究』三五一頁。

二五─三○行)を分析し図式化すると、左の如し。 論研究』七五頁七─一○行、一一五頁一四─二○行、一五五頁論研究』七五頁七─一○行、一一五頁一四─二○行、一五五頁金お右の唯識思想と必然的に連係する如来蔵(tathāgata-

• dvi-vidha jñāna — lokôttara avikalpa-jñāna — (laukika) tat-pṛṣṭha-labdha-j.

laukika-lokôttara-jñāna=āśraya-pravṛtti-hetu.

(āśraya-pravṛtti) との関係について、

『宝性論』の所見は明

tat(=laukika-lokôttara-jñāna)-phala=dvi-vidha visaṃyoga—

-āsrava (=ubhay'āgantukatā'prakṛti)-kṣaya→karman kleś'āvarna-visamyoga(or prahāṇa)→vimala jñey'āvaraṇa-visaṃyoga(or prahāṇa)→viśuddha āśraya-pravrtti-

āśraya-pravṛtti=laukika-lokôttara-jñāna-phala laukika-lokôttara-jñāna=āśrya-pravṛtti-hetu

sva-parartha-sampadane

ubhaya: kleś'āvaraņa jñey avaraṇa jñey'āvaraṇa(-prahāṇa)→viśuddha kleś'āvaraṇa(-prahāṇa)→vimala āgantukatā prakrtitas

lokôttara-nirvikalpā ... prajña āśraya

-atyanta-vimala-viśuddha=prabhāsvara-lakṣaṇatva

ubhaya= citta-prakṛti-vimukti=atyanta-vimala-prabhāsvaratā tad-pṛṣṭha-labdha sarvajña-jñāna

山口益 『空の世界』(昭三三年、 理想社)五三頁

=ārka-maṇḍala-viśuddhi-sādharmya

と如来法身の四種功徳 五取蘊に常楽我浄を見る四種顚倒 (波羅蜜) としての常楽我浄の転依 (catur-vidha-viparyāsa)

不浄浄想。世尊。一切阿羅漢辟支仏空智者於一切智境界及如

来法身,本所、不、見。若有、衆生,信、 仏語,故於、如来法身、起、

偈言: |修¬行 対治法|故 。是故聖者勝鬘経言。世尊。凡夫衆生

何等為」四。所謂常波羅蜜楽波羅蜜我波羅蜜净波羅蜜応」知。

於『五陰法』起『顚倒想』。謂無常常想。苦有』楽想。

無我我想。

とを中村瑞隆著『鸞究竟一乗宝性論研究』五七―六二頁より引 と見るので、 解である。 用しておく。 筆者はこれを仏教思想の通念としての重要根本問題 左の如し。 構造分析の要ありと愚考する。よって漢訳と梵文

倒法 四種如来法身功徳波羅蜜果。 顚倒 応」知。偈言ェ於:法身中,倒:故。対言治、 偈言、四種顚倒法、故。為」対π治・此 我想」。於二不净中一起二於净想」。是等名為二四種顚倒」応」知。 事中,起,於常想。於,苦法中,起,於楽想,。於,無我中,起,於 応」知。偈言:"略 説 "四句義"故 。此明 "何義"。 謂於 "色等無常 四種法彼次第略説 对一治 四顛倒 如来法身四種功徳波羅蜜果 言」修っ行い 苦想・無我想・不浄想等 | 是名 | 四種不顚倒 対治 | 応 」知。偈 此偈明:|何義|。彼信等四法如来法身因」此能清浄。 |応」知。何等 為」四。謂於||色等無常事中||生|| 無常想・ 対治法,故。如是四種顚倒対治依,如来法身,復是 此四種顚倒」故有二四種非顚 此倒一説」有

法余財。 「思楽想我想浄想」世尊。彼諸衆生非』顚倒見」。是名」正見」。 「思楽想我想浄想」世尊。彼諸衆生非』頭倒見」。是名」正見」。 「思楽想我想浄想」世尊。彼諸衆生非』頭倒見」。是名」正見」。 「思楽想我想浄想」世尊。彼諸衆生非』頭倒見」。是名」正見」。

> 我楽常四種功徳波羅蜜果,応」知。 摩訶薩信及般若三昧大悲 四種修行,。如」是次第 得,如来身净摩訶薩信及般若三昧大悲 四種修行,。如」是次第 得,如来身净間,常利,益 衆生,証,得 第一常波羅蜜果,応,知。是名,諸菩薩

gantavyah | vīparyastā bhagavan sattvā upātteķu pañcasû= ayam " ucyate catur-vidha-viparyāsa-viparyayaḥ | sa khalv saminā | duhkha-saminā | anātma-saminā | açubha-saminā am | tatra yā rūpādike vastuny anitye nityam iti samjñā | pādāna-skandheṣu | te bhavanty anitye nitya-samjñinaḥ pāramitēti | eṣa ca grantho vistareṇa yathā-sūtram anu= yathā nītya-pāramītā sukha-pāramītātma-pāramītā çubhayēha vīparyāso 'bhīpreto yasya pratīpakṣeṇa catur-ākārā esa nityādi-laksaṇam tathāgata-dharma-kāyam adhikrit= paryayeṇa catur-vidha evâviparyāso veditavyaḥ | katamaç samjnā | ayam ucyate catur-vidho viparyāsah | etad-vi= duḥkhe sukham iti | anātmany ātmêti | açubhe çubham iti catur-vidha-viparyāsa-viparyaya-pratipakṣeṇa catur-ākārā tor viçuddhi-hetava eşām yathā-samkhyam eva samāsataç tathāgata-dharma-kāya-guṇa-pāramitā vyavasthāpitā| tadcatur-vidhah | yā tasminn eva rūpādike vastuny anityatathāgata-dharma-kāya-guṇa-pāramītā phalam drastavy= ya ete 'dhimukty-ādayaç catvāro dharmās tathāgata-dhā= duhkhe sukha-samjñinaḥ | anātmany ātma-samjñinaḥ | aç=
ubhe çubha-sam (18a) jñinaḥ | sarva-çrāvaka-pratyeka=
buddhā api bhagavan çūnyatā-jñānenâdṛiṣṭa-pūrve sarvajña-jñāna-viṣaye tathāgata-dharma-kāye viparyastāḥ | <sup>10</sup> ye
bhagavan sattvāḥ syur bhagavataḥ putrā aurasā nityasamjñina ātma-samjñinaḥ sukha-samjñinaḥ çubha-samjñi=
nas te bhagavan sattvāḥ syur aviparyastāḥ | syus te bha=
gavan samyag-darçinaḥ | tat kasmād dhetoḥ | tathāgatadharma-kāya eva bhagavan nitya-pāramitā sukha-pāramitā
ātma-pāramitā çubha-pāramitā | ye bhagavan sattvās tath=
āgata-dharma-kāyam evam paçyanti te samyak paçyanti |
ye samyak paçyanti te <sup>20</sup> bhagavataḥ putrā aurasā iti
vistaraḥ |

āsām punaç catasṛiṇām tathāgata-dharma-kāya-guṇa-pāramitānām hetv-ānupūrvyā pratiloma-kramo veditavy=aḥ | tatra mahā-yāna-dharma-pratihatānām icchantikānām açuci-samsārâbhirati-viparyayeṇa bodhisattvānām mahā-yāna-dharmâdhimukti-bhāvanāyāḥ çubha-pāramitādhiga=maḥ phalam draṣṭavyam | pañcasûpādāna-skandheṣv ātma-darçinām anya-tīrthyānām asad-ātma-grahâbhirati-vipar=yayeṇa prajñā-pāramitā-bhāvanāyāḥ paramātma-pāramit=

ādhigamaḥ phalam draṣṭavyam | <sup>®</sup> sarve hy anya-tīrthyā rūpādikam atat-svabhāvam vastv ātmêty upagatāḥ | tac câiṣām vastu yathā-graham ātma-lakṣaṇena visamvāditvāt sarva-kālam anātmā | tathāgataḥ (18b) punar yathā-bhūta-jñānena sarva-dharma-nairātmya-para-pā (IXa) rami-prāptaḥ | tac câsya nairātmyam anātma-lakṣaṇena yathā-darçanam avisamvāditvāt sarva-kālam ātmābhipreto nair=ātmyam evātmani kṛitvā | <sup>®</sup> yathôktam sthito 'sthāna-yogenêti | <sup>®</sup>

samsāra-duḥkha-bhīrūṇām çrāvaka-yānikānām samsāra-duḥkhôpaçama-mātrâbhirati-viparyayeṇa gagana-gañjādi-samādhi-bhāvanāyāḥ <sup>®</sup> sarva-laukika-lokôttara-<sup>®</sup> sukha-pāramitādhigamaḥ phalam draṣṭavyam | sattvârtha-nira=pekṣāṇām pratyekabuddha-yānīyānām asamsarga-vihārâ=bhirati-viparyayeṇa <sup>®</sup> mahā-karuṇâ-bhāvanāyāḥ satata-sa=mitam ā-samsārāt sattvârtha-<sup>®</sup> phaligodha-pariçuddhatvān nitya-pāramitādhigamaḥ phalam draṣṭavyam | ity <sup>®</sup>etāsām cataṣṛiṇām adhimukti-prajñā-samādhi-<sup>®</sup> karuṇā-bhāvanān=ām yathā-samkhyam eva catur-ākāram tathāgata-dharma-kāye çubhātma-sukha-nityatva-guṇa-pāramitākhyam pha=lam nirvartyate bodhisattvānām /

- はしますなり。是を九識心王眞如の都とは申也」とある。等衆生法華経を持て、南無妙法蓮華経と唱る胸中の肉團にお本お日蓮撰『日女御前御返事』(昭定一三七六頁)に「只我
- |28|| Sylvain Lévi: *Triṃsikā*, p.13, 14. 宇井伯壽『蠶唯識三十頌|| 釋論』(一九五二年、岩波書店)一―一五七頁、山口益・野澤|| 7年 || 25年 |
- (29)十二処の中、五根については、バークリーの神経生理学者、ラッセル・デヴァロア、カレン・デヴァロアの夫妻の研究によラッセル・デヴァロア、カレン・デヴァロアの夫妻の研究によ振動周波数分析器官と見ることができよう。マイケル・タルボット著・川瀬勝訳『投影された宇宙―ホログラフィック・ユニト著・川瀬勝訳『投影された宇宙―ホログラフィック・ユニト著・川瀬勝訳『投影された宇宙―ホログラフィック・ユニト著・川瀬勝訳『投影された宇宙―ホログラフィック・ユニリッセル・デヴァースへの招待―』(一九九四年、春秋社)二三頁。
- 用の面から名づけたもの。外境(bāhyārtha)に對しては内識のであり総合的である。摘出して原語を加味すると、左の如し。いであり総合的である。摘出して原語を加味すると、左の如し。じやな)、毘若南(びにやな)と音寫する。外境(げきよう對じやな)、毘若南(びにやな)と音寫する。外境(げきよう對じやな)、毘若南(びにやな)と音寫する。外境(げきよう對じやな)、毘若南(びにやな)と音寫する。外境(げきよう對しては内識が、この中、識の概要として、多屋頼俊・横超慧日・舟橋一哉編の面から名づけたもの。外境(bāhyārtha)に對しては内識を

(adhyātma-v.) ともいう。唯識宗の考え方では、外境を識別(adhyātma-v.) ともいう。唯識宗の考え方では、外境を識別における識を表語。 けることは識が外境として顯現(avabhāsa, pratibh=し了別することは識が外境として顯現(avabhāsa, pratibh=し了別することは識が外境として顯現(avabhāsa, pratibh=して別する。

●大乘・小乘ともに六識を立てる。六識とはそれぞれ眼(⇨)・

耳(ピ)・鼻・舌・身・意の六根を所依として、色(ポ)・聲耳(ピ)・鼻・舌・身・意の六境(ṣaḍ-viṣaya)に對して、見・聞(メ゚)・嗅・味・觸・知の了別作用をなすところの眼識(ヒッタ)・耳識(ポピ)・鼻識・舌識・身識・意識の六種の心識をいう。六路一次の意識(mano-vijñāna)を第六論ともいい、また後世これに六識・意識・分別事識(vastu-prativikalpa-v. ピムダ)・四れに六識・意識・分別事識(vastu-prativikalpa-v. トントンン)・四れに六識・意識・分別事識(vastu-prativikalpa-v. トントンン)・四れに六識・意識・分別事識(vastu-prativikalpa-v. トントンン)・四れに六識・意識・分別事識(vastu-prativikalpa-v. トントンン)・波浪識(taraṅga-v.)・人我識(pudgala-v. トントンン)・煩惱障識(kleśā-varaṇa-v. トントンン)・分段死識(メヒタタン)の十名を與えて、これを六識十名という〔宗鏡録〕。

えて八識を立てる。八識の中で眼識から身識までの五識(六識●法相宗では六識に末那識(エッダ)と阿頼耶識(エッダ)とを加

から、 轉起 唯識派及び法相宗では體性を各別なりとする八識體別の説を主 識の體性をすべて同一とする八識體一の説をとるが、有相(ラヤ) 七能遍計といい、前五識と第八阿頼耶識は我・法の執著がない 虚妄(タピ)に執著する遍計(タピ)の意味をもつから、これを六 末那識 部宗しゆう の中で第六意識と第七末那識は對象を「我なり」「法なり」と は異熟(vipāka) nāma v.) は思量 (manana) であるから了別境 と稱せられる。而して前六識は對象を識別することが顯著な識 説でも同様) したものという意味で七轉識(ハヒサボ)または轉識(pravṛtti-v.) 前七識は阿頼耶識を所依としてそれぞれの境を縁じて轉起 (倶轉祭) すると説く。これを八識倶轉といい、小乘 これを五八無執という。なお、 しかも二識乃至八識が同時に並び起り(並起でき)同時に (第七識又は單に七識) までを前七識 など) を一括して前五識、 で二識の並起を許さないのと異なる。 識と名づけられる。 (vişaya-vijñapti) 識、 第六意識までを前六識、 第八阿頼耶識(ālaya-v.) 識、 印度の無相唯識派では八 護法の唯識説では八識 第七末那識(mano (單に七識)とい 第七 有

識といわれる淨識であつて、從つてこの立場では第八阿頼耶識 摩羅 (amala) 識 ●眞諦を祖とする攝論宗(シュショシ)では八識の上に更に第九阿 阿摩羅識は無垢識 (しきら 菴摩羅識 (amala-v. きんき)を立てて九識説を立 しきし、 眞如識 (しんに)、

> もこの説をとる者がある。 は妄識または真妄和合識と解せられる。 地論宗・天台宗の中に

象界を知る後得智に當る)と一一識心(眞如門の所依で平等一 ❷眞言宗では八識に多一識心(生滅門の所依で即ち差別的現 「釋摩訶行論えんろん により の眞理をさとる根本智に當る)とを加えて十識を立て 卷二一。

3 如

分別 との二識があるとしているのと一致するようである。 識・四種言説識・自他異識・善惡生死識の九識とし、 したところの顯識を分けて身識・塵識・用識・世識・器識・數 識 世識・數識・處識・言説識・自他差別識・善惡兩道生死識の十 よつて生起する識に身識・身者識・受者識・應受識・正受識 識の差別があるとする。これは顯識論(繋じ)に顯識と分別 ●眞諦譯の世親攝論釋(オセストセヒタ)巻五には阿頼耶識の變異に (がな)との二種の識があるとし、 (にきつか)の主體であるところの分別識に有身者識と受者識 阿梨耶識(よきや) 更に虚妄 から顯

六識) しまだな 現識は前五識、 本をはじめその他の譯にはない。 る)・現識(萬法を顯現する阿頼耶識、 ☞楞伽經 即ち末那識に當るともいう)・分別事識 の三識を説く。 (きょうが) では眞識 分別事識は第六意識とされる。 但し真識は宋譯の楞伽經のみに見え、梵 (阿摩羅識又は阿梨耶識にあ 智吉祥賢の楞伽經註によると また阿陀那識 ādāna-v (七轉識または前

識浪という(→阿摩羅識wwwwwを一阿頼耶識wwwwwを不那識wwwwwwww の中の前五に相當する)。無明(紫)によつて阿梨耶識が起動 に分けて説いている。これを五意または五識という(三細六麤 認識し執著する相)・相續識 する迷界の相状を、大海が風によつて波立ちさわぐのに喩えて るに至る相状を、 つて阿梨耶識の上に妄念が起動し、對象を認めて執著心を生ず (轉識が客觀の境として現われた相)・智識 してん ●起信論には阿梨耶識 業識がはたらいて見照の主觀作用を生じた相)・現識 業識 (にき起動の業作さう (よりや) の中の根本無明 (現識に對する執著が斷えない相) (現識を實在として のはじめの相)・轉 (むみよう) によ

音寫。執持、執我と譯する。 「阿陀那識」阿陀那は梵語アーダーナ ādāna の

●法相宗等の新譯家では、第八阿頼耶識(メッジ)は種子(シュシ)とは相宗等の新譯家では、第八阿頼耶識(メッジ)は種子(シュジ)

●地論宗・攝論宗・天台宗等の舊譯家(ション)では阿頼耶識を自我なりと執持する第七末那識(サョン)の別名とする。しかし種自我なりと執持する第七末那識(サョン)の別名とする。しかし種自我なりと執持する第七末那識(サョン)の別名とする。しかし種はいるが本來の意味であるようである。

(31)図解中、円心に示した仏とは、仏界=仏性(buddha-dhātu)

比較哲学の根本問題(その一)(伊藤

二字にをさまれり。以信得入とは是也」とあるのに推求される。 二字にをさまれり。以信得入とは是也」とあるのに推求される。 二字にをさまれり。以信得入とは是也」とあるのに推求される。 二字にをさまれり。以信得入とは是也」とあるのに推求される。 二字にをさまれり。以信得入とは是也」とあるのに推求される。 二字にをさまれり。以信得入とは是也」とあるのに推求される。 二字にをさまれり。以信得入とは是也」とあるのに推求される。

動に対して一種の抵抗を行う。この抵抗より生ずるものが心像 助に対して一種の抵抗を行う。この抵抗より生ずるものが心像 動に対して一種の抵抗を行う。この抵抗より生ずるものが心像 動に対して一種の抵抗を行う。この抵抗より生ずるものが心像 動に対して一種の抵抗を行う。この抵抗より生ずるものが心像 動に対して一種の抵抗を行う。この抵抗より生ずるものが心像 動に対して一種の抵抗を行う。この抵抗より生ずるものが心像 動に対して一種の抵抗を行う。この抵抗より生ずるものが心像

が未来の観念と結びついて欲求及び嫌悪となる。 るか妨げるかによって快・不快の感情が伴う。この快及び不快の感情 ところの反応である。感覚には外より来る刺戟が血液の循環を促進す 生理的媒体を通じて脳髄に達し、更に心臓に伝わる結果として生ずる は感覚である。そしてこの感覚は外的対象より来る運動が物理的及び 認識作用であり、その根本要素は表象作用であるが、一切の表象の源 察が進められている。また下記の如く考察される。人間精神の本質は 箇々の感官の対象、 果を推量するのが、思慮ないし予見である。かかる知覚の問題は、 ゆく場合の心の状態であり、逆に過去の経験に基づいて或る行為の結 いわゆる唯物論的人間論が明示されている。これは仏教(五蘊説)の 認識―意欲―行為の過程は悉く機械的法則に従う。ここにホッブスの み、その意欲は行為となって現われる。而してこの外来の運動―感覚― 合して、一方においては種種の認識作用となり、 可能になると考えられるところから物理学の部門で論ぜられ、ついで であり、更にまた自然現象に関する一切の知識は知覚によって始めて ブスによれば人間にのみ固有な現象ではなく、動物一般に通ずる問題 に依るものであって、或る意図によって導かれる心の運動は探究 (sagacitas)であり、発明の能力である。また想起とは過去に戻って (phantasma)である。我々の心的能力はすべてこの心像の連結作用 聴覚の対象である音、その他が論究され、最後に重さについて考 (第十図) と有部の入阿毘達磨論における五蘊説の体系 (第十六 即ち視覚の対象としての宇宙・天体・光・熱・色 更に感覚は様々に結 他方種々の意欲を生

に照合せしめうる。